
1 
 

Women and Talmud Torah 
 

1. Mishna Kiddushin Chapter 1:7 
All obligations which devolve upon a father 
concerning his son must be observed by men 
but women are exempt and all obligations 
which devolve upon a son regarding his father 
are incumbent on both men and women. And 
all positive ordinances that are bound up with 
a stated time are incumbent upon men but 
women are exempted but all positive 
ordinances which are not bound up with a 
stated time are incumbent upon both men and 
women; and all negative commandments 
whether they are bound up with a stated time 
or whether they are not bound up with a 
stated time must be observed by men and 
women alike, save the commandments neither 
shall you mar (the corners of the beard) and 
you shall not round (the corners of your head) 
and there shall none defile himself for the dead 
(talking about priests). 
 

  א קרפ ןישודיק תכסמ הנשמ
 ז הנשמ
 תורוטפ םישנו ןיבייח םישנא באה לע ןבה תוצמ לכ ]ז[
 ןיבייח םישנ דחאו םישנא דחא ןבה לע באה תוצמ לכו
 םישנו ןיבייח םישנא המרג ןמזהש השע תוצמ לכו

 םישנא דחא המרג ןמזה אלש השע תוצמ לכו תורוטפ
 ןמזהש ןיב השעת אל תוצמ לכו ןיבייח םישנ דחאו
 םישנ דחאו םישנא דחא המרג ןמזה אלש ןיב המרג
 .םיתמל אמטת לבו ףיקת לבו תיחשת לבמ ץוח ןיבייח

 

 
2. Sifre Deuteronomy: 

And teach them to your sons and not to your 
daughters… 

 ומ הקסיפ םירבד ירפס
 םכיתונב אלו – )טי:אי םירבד( םכינב תא תוא םתדמלו

 
  א"ע טכ ףד ,ןישודיק תכסמ ,ילבב דומלת
  "םכינב תא םתוא םתדמלו" ביתכד ?ןלנמ :הרות ודמלל
 ,הישפנ רמגימל והיא בייחימ הובא הירמגא אלד אכיהו
  "םתדמלו" ביתכד
 "םתדמלו" "םתדמילו" ביתכד ?אבייחימ אלד ןלנמ יהיא
 דומלל הווצמ וניאש לכו דמלל הווצמ דומלל הווצמש לכ
  דמלל הווצמ וניא
 ביתכד ?השפנ ףלימל הבייחימ אלד ןלנמ יהיאו
 הווצמ ודמלל ןיווצמ םירחאש לכ "םתדמלו" "םתדמילו"
 ןיא ודמלל ןיווצמ םירחא ןיאש לכו ומצע תא דמלל
  ומצע תא דמלל הווצמ
 םתדמלו" ארק רמאד ?הדמלל ןיווצמ םירחא ןיאש ןינמו

.םכיתונב אלו "םכינב תא םתוא  
 

3. Kiddushin 29a 
“A father is obligated to teach his son Torah.” 
From where do we learn that the mother is 
not obligated? It is written “You shall teach – 
You shall learn.” Whoever is obligated to learn 
is obligated to teach but whoever is not 
obligated to learn is not obligated to teach. 
From where do we learn that she is not 
obligated to teach herself? It is written “You 
shall teach – You shall learn.” Anyone whom 
others are obligated to teach is obligated to 
teach himself, but anyone who is not obligated 
to teach is not obligated to teach himself. 
From where do we learn that others are not 
obligated to teach her? Because Scripture says 



2 
 

“And teach them to your sons,” but not your 
daughters. 

 
4. Mishnah Sotah 3:4 

She has hardly finished to drink when her 
face turns green and her eyes pop out and 
she is covered with swollen veins. And they 
say, “Take her out! Take her out, that she 
does not defile the Temple Court” If she had 
any merit, this held her punishment in 
suspense. There is merit that holds 
punishment in suspense for one year…two 
years…three year; From this Ben Azai infers, 
“A man is obligated to teach his daughter 
Torah so that if she drinks she should know 
that merit will hold her punishment in 
suspense” Rabbi Eliezer says whoever 
teaches his daughter Torah teaches her tiflut 
- lewdness. Rabbi Yehoshua says a woman 
prefers one kav and tiflut rather than nine 
kavim and abstinence. 

 ךשמהב ףרוצמ( ד הנשמ ג קרפ הטוס תכסמ הנשמ
  :)הנשמל יתהק שוריפ
 תוטלוב היניעו תוקירומ הינפש דע תותשל תקפסמ הניא
 אלש הואיצוה הואיצוה םירמוא םהו ,ןידיג תאלמתמ איהו

 תוכז שי .הל הלות התיה תוכז הל שי םא .הרזעה אמטת
 תוכז שי ,םינש יתש הלות תוכז שי ,תחא הנש הלות
 דמלל םדא בייח :יאזע ןב רמוא ןאכמ .םינש שלש הלות
 יבר .הל הלות תוכזהש עדת התשת םאש הרות ותב תא
.תולפת הדמול וליאכ הרות ותב דמלמה לכ רמוא רזעילא  

 

. 
  ב קרפ )ןמרביל( תוכרב תכסמ אתפסות
 בי הכלה
 הרותב תורקל ןירתומ תודלויהו תודנהו תובזהו ןיבזה
 תוכלהב שרדמב הנשמב תונשלו םיבותכבו םיאיבנב
 לבא 'וא הסוי 'ר ןלוכב ןירוסא ןיירק ילעבו תודגאבו

 תא עיצי אלש דבלבו תוליגרה תוכלהב אוה הנוש
  הנשמה

5. Tosefta Berachot Chapter 2:12 
Gonnorheics (male and female), menstruants 
and parturients (women after childbirth) are 
permitted to read the Torah, to study Mishna, 
midrash, religious law and aggada, but men 
who have had a seminal emission may not. 
Rabbi Yossi said but he may teach regular 
halachot as long as he does not teach to 
others the mishna. 

 
  ד"ה/ ג רוט ו ףד ג קרפ תוכרב תכסמ ימלשורי דומלת
 שרדמ ןינושו הרותב ןירוק תודלויו תודנ תובזו ןיבז ינת
 אחא רב אבא יבר ןלוכב רוסא ירק לעבו תודגהו תוכלהו

 יבר םשב ינת תודגה הנוש וניאו תוכלה הנוש יבר םשב
 תא עיצי אלש דבלבו תויליגר תוכליה הנוש יסוי

  הנשמה

6. P. Talmud  Berachot 3: 6  
It is taught in a beraita: Gonnorheics (male and 
female), menstruants and parturients (women 
after childbirth) are permitted to read the 
Torah, to study Mishna, midrash, religious law 
and aggada, but men who have had a seminal 
emission may not. Rabbi Abba bar Acha said in 
the name of Rebbi he may teach halacha but 
he may not teach aggadah. It was taught in the 
name of Rabbi Yossi, he may teach regular 
halachot as long as he does not teach to 
others the mishna. 

 



3 
 

  א דומע בכ ףד תוכרב תכסמ ילבב דומלת
 ביתכו ,ךינב ינבלו ךינבל םתעדוהו +'ד םירבד+ :אינתד
 ןלהל המ ,ברוחב ךיהלא 'ה ינפל תדמע רשא םוי הירתב
 האריבו המיאב ןאכ ףא עיזבו תתרבו האריבו המיאב
 לע ןיאבו םיערוצמהו םיבזה :ורמא ןאכמ ;עיזבו תתרבו
 ,םיבותכבו םיאיבנבו הרותב תורקל םירתומ – תודנ
 ילעב לבא ,תודגאבו תוכלהבו ארמגו הנשמב תונשל
 תויליגרב אוה הנוש :רמוא יסוי יבר ;םירוסא ןיירק
  ;הנשמה תא עיצי אלש דבלבו

7. B. Talmud Berachot 22a 
It is taught in a beraita: “Make them known to 
your children and your children’s children” and 
it is taught immediately after “the day that you 
stood before the Lord your God in Horeb”  Just 
as there – at Sinai, it should be done with awe, 
fear and trembling, so too here, when he 
learns Torah, it should always be done with 
awe, fear, and trembling.  
From here they said: Gonnorheics and lepers 
and those who have relations with a Niddah – 
are permitted to read from the Torah, Neviim 
and Ketuvim, learn Mishnah, Gemara, 
Halachah and Agadah (even though they are 
impure), but a man who has a seminal 
emission is prohibited from all of these things. 
R. Yosi permits a man with a seminal emission 
to learn Mishnayot that he knows fluently and 
can say quickly, but he may not teach others; 

 
  ג ןמיס ט קלח רזעילא ץיצ ת"וש
 דומלת 'המ א"פב ם"במרה לש ןקספ לע לאושש המ
 דמלל רוסאד 'ו 'יעס ו"מר 'יס ד"ויו רוטו ג"יה הרות
 ןדמלל רוסא בתכבש הרות םגו םישנל פ"עבש הרות
 ורמגו ונמנ רבכ לבא ךפיהל אסריגה רוטב[ ,הליחתכל
 אנינתד אהמ ]ס"ט אוהש םיקסופה לכ טעמכ
 ימלשוריב האבוהו ב"יה תוכרבד ב"פב אתפסותב
 תודלויהו תודנהו תובזהו ןיבזה :ל"זו ד"ה ג"פ תוכרב
 תוכלהב שרדמב הנשמב תונשלו הרותב תורקל ןירתומ
 טושפה רבדכ אתפסותהל הל אטיקנד ירה .תודגאבו
 בתכבש הרות ןה ונייהד ,הלא לכ דומילב תרתומ השאד
 איהשכ םגד תאז קר ונל העימשמו ,פ"עבש הרות ןהו
 .ז"נה לכ דומילב ימנ תרתומ הדנו הבז

 
 אריבס תאזה אתפסותהד ל"י תישאר ,יתרתב ץרתאו
 ב"ע א"כ 'דו א"ע 'כ 'ד הטוסב רבוסה יאזע ןב תעדכ הל
 ראבמ הזל המודבו[ ,הרות ותב תא דמל םדא בייחד
 וניצמש הירורב ןינע ט"צק 'יס ל"ירהמ ת"ושב
 ל"סד םש א"רכ ןניקספד ןנאו ]םש ןייע הרות הודמילש
 א"ע ב"כ 'ד תוכרבב 'מגב תמאב וניצמ ארוסיאל
 ןיאבו םיערוצמהו ןיבזה :ןושלב אתפסותה תא האיבמד
 'וכו םיאיבנהו הרותב תורקל םירתומ תודנ לע
 ל"ס ןדיד 'מגד םושמ ונייהו ,תודנו תובז הטימשהו
 אלדו הרות דומלל םישנל ללכב רוסאד א"רכ רקיעל

8. Tziz Eliezer 9:3,  
What was asked about the ruling of the 
Rambam regarding teaching Oral Law to 
women and also teaching Written Law to 
women, that is it forbidden to teach them 
prima facie (in the first instance), what is 
taught in the Tosefta and brought in the 
Yerushalmi (which quotes the Tosefta almost 
word for word), it is clear that in the Tosefta it 
is a clear matter that women are permitted to 
learn all of these texts, meaning both Written 
and Oral Torah, and what it tells us is that even 
when she is after childbirth or in a state of 
menstrual impurity she is permitted to learn 
these texts. 
And I will explain that first of all, one must say 
that the Tosefta reasons like Ben Azai (see 
source 12 ) in the mishna in Sotah that a man 
is required to teach his daughter Torah….and 
we pasken (legislate) like Rabbi Eliezer to 
forbid men to teach their daughters and we 
have also seen this in the Babylonian Talomud 
in Berachot that brings the Tosefta in the 
following language (see source 10 above) and 



4 
 

 ןידהמ םישנה תא הטימשה ךכ םושמו יאזע ןבדכ
  .םישנא קר וב הללכו רומאה
 
 קוספל ם"במרה ול חקל םגש אוה אפוג הזמ ילואו

 ןמ המכש ,יאזע ןבכ אלדו /'כ ףד/ םש הטוסב א"רכ
 'ז תוא םש ד"וי י"כרבב ןיועי ,הזב ושקתה םינורחאה
 ש"מ שאייע י"רהמל ם"במרה לע הדוהי םחל רפסבו

 ןדיד 'מגמ החכוה ול היהש ינפמ ונייהו ,ש"ע הזב
 הרומאה הכלההמ הטימשהד /ב"כ ףד/ ז"נה תוכרבד
 םישנל דמלל רוסאד א"רכ הכלהד ל"סד תודנו תובז

  .הרות
 
 ןידמלמש בותכ אל אתפסותב ירהד ,ץרתל שי תינשו

 ןירתומו ןושלב בותכ אלא ,'וכו הרותב תורקל ןתוא
 רוסיא בותכ אל ןמצעמ וארקישו ,ןמצעמ ונייהו ,תורקל
 םאד בותכ םש ע"שו רוטו ם"במרב אברדאו ,ךכ לע
 וניאש ימכ ךכ לע רכש דוע הל שי המצעמ תדמול
 ראבמדכ אוה הזב קוליחה םעטו ,השועו הווצמ
 אמלידד הדמלל יאשר וניא באהד ,םש רוטב השירפה
 הבלבש המ עדוי וניא אוה יכ יאבה ירבדל הירבד איצות
 ןכלו בורהמ ואציש םיאור ונא המצעל הדמל םא לבא
 ירבדל האיצומ הניאש הנוכמ לע הרותה הדמל םא
 .ש"ע רכש הל שי יאבה
 
 

the Bavli left out the women from the law 
mentioned and included only the men. 
And perhaps for this reason the Rambam 
paskened like Rabbi Eliezer in Sotah and not 
like Ben Azzai…and he had proof from the 
Gemara in Berachot that left out of the 
halacha which stated “female gonnorheics and 
menstruants” that the halacha reasoned like 
Rabbi Eliezer that it is forbidden to teach 
women Torah. 
And secondly, it must be explained, that in the 
Tosefta it doesn’t state that one teaches them 
to read from the Torah etc but the language is 
that they are permitted to read – they 
themselves – and they should read – on their 
own and there is no prohibition and the 
Rambam, Turn and Shulchan Aruch write that 
if a woman learns on her own Torah, she has 
reward as one who has not been commanded 
to do a mitzvah but does it anyway and the 
reason given in the Tur is that a father may not 
teach his daughter for he does not know what 
is in her heart or how she will use the 
knowledge but if she teaches herself then we 
see she has good intentions and she will 
receive reward. 

 
 .12 האמ( גי הכלה א קרפ הרות דומלת תוכלה ם"במר
 )םירצמו הקירפא ןופצ ,דרפס
 רכשכ וניא לבא רכש הל שי הרות הדמלש השא
 וניאש רבד השועה לכו ,תיוטצנ אלש ינפמ ,שיאה
 השעש הווצמה רכשכ ורכש ןיא ותושעל וילע הווצמ
 אלש םימכח ווצ רכש הל שיש פ"עאו ,ונממ תוחפ אלא
 םתעד ןיא םישנה בורש ינפמ ,הרות ותב תא םדא דמלי

 ירבדל הרות ירבד תואיצומ ןה אלא דמלתהל תנווכמ
 תא דמלמה לכ םימכח ורמא ,ןתעד תוינע יפל יאבה
 ?םירומא םירבד המב ,תולפת הדמל וליאכ הרות ותב
 התוא דמלי אל בתכבש הרות לבא הפ לעבש הרותב
  .תולפת הדמלמכ וניא הדמל םאו הלחתכל

 

9. Rambam Talmud Torah 1:13 
A woman who studies Torah has a reward but 
not like the reward of a man because she is 
not commanded and anyone who does 
something that is not commanded on him to 
do so – his reward is not like the reward of the 
one who is commanded but rather less. Even 
though she has a reward, the rabbis 
commanded that a man should not teach his 
daughter Torah because most women’s minds 
are not directed towards study. Rather they 
misinterpret, rendering the text irrational 
because of their poor minds. The rabbis said, 
“Anyone who teaches his daughter Torah it is 
as if he taught her tiflut.” What are we talking 
about? Oral Torah. However, Written Torah 
one should not teach her a priori, but if he 
taught her, it is not as if he taught her tiflut. 



5 
 

 
10. Book of Hasidim 313 

Everyone must teach his daughters the 
mitzvoth. The Talmudic statement that he 
who teaches his daughter Torah is as if he 
taught her tiflut refers only to the 
profundities and rationale of the mitzvoth 
and the mysteries of the Torah; these are 
not taught to a woman or to a minor. 
However, a woman should be taught how to 
observe the mitzvoth, for if she does not 
know the laws of Shabbat, how can she 
observe Shabbat, and this applies to all 
similar mitzvoth. Indeed, in the days of 
Hizkiyahu, king of Judea, men and women, 
old and young were familiar with the laws of 
purity and sacrifices. 

 )הינמרג 12 האמ( ג"יש ןמיס םידיסח רפס
 ,תוכלה יקספ ןוגכ תווצמה ויתונב תא דמלל םדא בייח

 הדמלמ וליאכ הרות השאל דמלמהש ורמאש המו
 ,הרותה ידוסו תווצמה ימעטו דומלת קמוע והז ,תולפת
 דמלי תווצמ תוכלה לבא ,ןטקלו השאל ןידמלמ ןיא ןתוא

 לכ ןכו ,תבש רומשת ךיא תבש תוכלה עדת אל םאש ,הל
.תווצמה  

 

 
  ומר ןמיס הרות דומלת תוכלה העד הרוי רוט .11

 
 'ר( :'ומר ןמיס העד הרוי ,רוטה לע השירפ .12

 16 האמ ,)א"מרה דימלת( קלפ  עשוהי
 )ןילופ

 םא לבא – 'וכו תנווכמ ןתעד ןיא םישנ בורש ינפמ
 ליעל בתכ ךכלו ,בורהמ ואציש תואור ונא המצעל הדמל

 הניאש ,הנוכמ לע הרותה הדמל םא רכש הל שיש
 הדמולל יאשר וניא באה לבא .יאבה ירבדל האיצומ
 המ עדוי וניא אוה יכ יאבה ירבדל הירבד איצות אמילדד

.. .ל"קו ,הבילבש  
 השאל ןיכיישה םיניד דומלל השאה תבייח םוקמ לכמו
 תרזועה השאו ,)ג"מס םשב ב"צ ןמיס רוגאה כ"כ(
.והיידהב רכש תקלוח הרותב וקסעיש הלעבל וא הנבל  

Tur Yoreh Deah Talmud Torah 246 
He quotes Mamonides verbatim. 
 
Prisha on the Tur (246) 
Since most women’s minds are not directed 
towards study” However, if she studies on her 
own, we see that she is exceptional, therefore 
it is written that she receives a 
reward….However, the father may not teach 
her lest she misinterpret since he cannot know 
what is in her mind. In any event women must 
learn the laws that apply to them and a 
woman who helps her husband or son so that 
they can be immersed in Torah, is given a 
fitting reward. 

 
Mayan Ganim (R. Archivetti): 
The statement of our Sages possibly was said 
when a father taught her in her youth, then 
surely one could assume women are light 
headed, wasting their time on nonsense and 
the majority did sin from their shortness of 
attention. But indeed women who have 
donated their hearts to approach the service 
of the Lord by choosing good for its own sake 
– they surely ascend the mountain of the Lord 
and dwell in His holy place, for they are 

 האמ ,יטלווקא לאומש רה( 'י תרגא םינג ןייעמ .13
16( 

 הל קיזי תומכחה עפש לבקל ןכומ השאה תויהב
 דמלמה לכ ןנבר ירמאד אהל ןנישייח אלד ,תולשרתהה
 ,קלחל רשפא יכ ...תולפת הדמלמ וליאכ הרות ותב תא
  ...התונטקב הדמלמ באהשכ אלא ורביד אל ל"ז םימכחש
 ןתעד םישנה בורש שחימל אכיא אנווג יאה יכ יאדווד
 ,םנמא .חור רצוקמ ואטח ןכ ןבורכו יאבה ירבדב תולק
 הכאלמה לא הברקל הנתוא ןבל הבדנ רשא םישנה
 הנה ןה ...בוטב ןתריחב דצמ ,'ה תכאלמ ,הכולמה



6 
 

exemplary women and it is upon the scholars 
of their time to distinguish them, to glorify 
them, to arrange them, to strengthen their 
hands and encourage their limbs. Carry on 
and succeed and Heaven will assist you. 

 תפומ ישנ יכ ,ושדק םוקמב הנוכשת 'ה רהב הנילעת
ןהידי קזחל ,ןרדסל ןרדאל ןרדהל ןרוד ימכח לעו ,הנה  

 
14. R. Shimshon Raphael Hirsch: commentary to the Siddur – Kriat Shema 

םתדמלו  The term דומיל  is more comprehensive than ןוניש . We believe that it is for this reason that the 
Halacha bases its statement םכיתונב אלו םכינב  limiting the commandment to teach the Torah to the 
instruction of our sons exclusive of our daughters on the sentence םכינב תא םתוא םתדמלו  and not 

ךינבל םתנששו .  
The fact is while women are not to be exposed to specialized Torah study or theoretical knowledge 
of the Law, which are reserved for the Jewish man, such understanding of our sacred literature as 
can teach the fear of the Lord and the conscientious fulfillment of our duty, and all such knowledge 
is essential to the adequate execution of our tasks should indeed form part of the mental and 
spiritual training not only of our sons but of our daughters as well. 
 
Our daughters are enjoined no less than sons to study the Written Torah and the laws that they are 
required to observe in their roles as daughters, young girls, mothers and housewives. In our history 
Jewish daughters saved the spirit and purity of our people so much so that even Israel’s redemption 
in Egypt was accredited to the merit of pious women…. 
 

Chafetz Chayim 
Likutei Halachot Sotah 21b 
“He who teaches his daughter Torah” 
Evidently this was so only in previous times, 
when family tradition was strong enough for 
everyone to emulate his parents as indicated 
in the verse “Ask your father and he will tell 
you” (Deut. 32:7) We could say that a girl 
should not be taught to learn Torah but rather 
model her conduct on that of her righteous 
parents. Now, however, our sins being many, 
parental tradition has weakened very much 
and frequently the daughters even leave 
home. Specifically, those who regularly study 
gentile language, it is surely a great mitzvah to 
teach them – Chumash and the Prophets and 
the Writings and the moral instruction of the 
Sages such as Ethics of our Fathers and 
Menorat ha Ma’or so as to strengthen within 
them our holy faith. If not, they are liable to 
completely stray far from the path of the Lord 
and transgress all the principles of our religion, 
God forbid. 

 א"כ הטוס ,םייח ץפחה לש תוכלה יטוקל .15
 האמ תליחת ,ןידארמ ןכה ריאמ לארשי יבר(

 )ןילופ 20
 תובאה תלבקש ,ונינפלש םינמזב אקוד הז לכד הארנ
 ךרדב גהנתהל דחאו דחא לכ לצא דואמ הקזח התיה
 "ךדגיו ךיבא לאש" :בותכה רמאמכו ,ויתובא וב וכרדש

 הרות תבה דמלת אלש רמול םילוכי ונייה הזב   -
 תעכ .םירשיה היתובא לע התגהנהב ךומסתו

 דואמ דואמ הפפורתנ תובאה תלבק ,םיברה וניתונוועב
 ןתוא טרפב ,ללכ תובא םוקמב הניאש יוצמ םגו

 הוצמ יאדוב ,םימעה ןושלו בתכ דומלל ןמצע ןיליגרמש
 ירסומו םיבותכו םיאיבנ םגו שמוח ןתוא דמלל הבר
 ידכ ,רואמה תרונמ רפסו תובא תכסמ ןוגכ ,ל"זח
 לולע ,ןכ אל םא .השודקה ונתנומא ןינע ןלצא תמואתש
  .ו"ח תדה ידוסי לכ לע ורבעיו 'ה ךרדמ ירמגל ורוסיש



7 
 

 
Rabbi Zalman Sorotzkin: 
Our age differs from earlier ages. Formerly 
Jewish homes followed the Shulchan Aruch and 
one could learn the entire Torah from 
experience; there was no need to teach Jewish 
girls Torah from a text. Now, however…many 
homes are totally dissociated from many 
mitzvoth and laws of the Torah. Indeed Jewish 
girls coming from such homes to attend a 
religious school are essentially like converts and 
consequently they must be taught the 
fundamentals of Judaism and the basic 
practices…Not only is it permitted to teach 
Torah to girls in our generation, it is an absolute 
duty; it is indeed meritorious to found schools 
for girls and to inculcate in their hearts pure 
faith and knowledge….We may have certain 
reservations as to the Oral Torah but there 
should be no hesitation about teaching 
Scripture…Only concerning pilpul (the study of 
the Oral Torah in dialectical depth) did our 
Sages declare “whoever teaches his 
daughter….” Women may study even the Oral 
Torah; but they should concern themselves 
with the ultimate formation of the Halakhah 
rather than with argumentative texts. 

 ברה( :ב"מ ןמיס 'א קלח ,טפשמל םיינזאמ  .16
 )לארשיו ןילופ אטיל 20 האמ ,ןיקצורוס

 םימיב .םינורחאה םימיה םינושארה םימיכ אל" 
 ךורע ןחלושה פ"ע לארשי יתב וגהנתה םינושארה
 אליממו ,ןויסינה ןמ הרותה לכ תא דומלל היה רשפאו
 ,רפסה ןמ הרות לארשי תונב תא דמלל ךרוצ היה אל
 רכז ןיא רשא םיתב שי םיברה וניתונוועב התע לבא
 האבש לארשי תבו ,הרותה יקוחלו תווצמ הברהל םהב
 טעמכ איה ירה יתד רפס תיבב דומלל הלאה םיתבהמ
 הרות הדמלל חרכהה ןמש ,רייגתהל האבש תירכנכ
 רשא השעמה תאו הב ךלת רשא ךרדה תא עדתש ידכ
 ונילע ,זחא ישעמ םישוע םיישפחהש העשב …השעת
 םהיבאל לארשי תא קזחל - והיקזח תובקעב תכלל

 ,םישנל ןיב םישנאל ןיב הרותה דומיל ידי לע םימשבש
 הרות דמלל רתומש קר אל .תקוניתל ןיב קוניתל ןיב
 ,הזב שי רומג בויח אלא ,הז ונרודב תונבל םימש תאריו
 הרות דומילב …תונבל רפס יתב דסייל הבר הוצמו

 םוש ןיא בתכבש הרות לעו ,בשייתהל ךירצ הפ לעבש
 לעבש הרותב קר .הז תוכופהת רודב טרפבו ,קופקפ
 …'הרות ותב תא דמלמה לכ' ורמא לופלפבו ןויעב הפ
 אנקסמה דומלל השא תרתומ הפ לעבש הרות וליפא
 ."םיקוריפו תוישוק אלב הנורחאה

 
Rabbi Moshe Malka, Reponsa Mikvah 
Hamayim Yoreah De’ah 21, Vol. 3: 
Modern woman plays a significant role in 
society, engaging in scientific research, filling 
the universities, managing offices and 
businesses, participating in government and 
political affairs. Indeed, they are becoming 
smarter and more developed than men. Surely 
Rabbi Eliezer would now waive his ban on 
teaching women even the Oral Torah, so that 
they might carefully observe all the laws of the 
Torah affecting their activities and 
employment. Furthermore, we must intensify 
their education so that the light of Torah might 
keep them in the path of the upright. 

 :א"כ ןמיס ד"וי ,'ג קלח ,םימה הוקמ ת"וש .17
 ריעה בר ,לארשיו וקורמ ,הכלמ בקעי ברה(

 :)הוקת -חתפ
 ,םייח תוחרואב לודג קלח תוחקול םישנה הלא ונימיב
 תואלממו תוינוציחה תומכחה יקמעמ לא תורדוח
 תולעבו םידרשמ תולהנמ ,תואטיסרבינואה ילספס
 יניינעבו הנידמה תגהנהב םשו די ןהל שיו ,םיקסע
 רוסיא םוש ןיאש רזעילא יבר הדוי יאדוב …הקיטילופה
 לטומ אלא דבלב וז אלו …הפ לעבש הרות םג הדמלל
 …רשפאש המ לכ הטיעלהלו הדמלל בויח ונילע

 
The Lubavitcher Rebbe Parshat Emor 5750 18. תודעוותה תוחיש - שטיוואבוילמ ר"ומדאה , 



8 
 

In the generations before us there did not exist 
educational institutions for girls. They were 
educated in the spirit of Israel of old, in their 
homes that every girl received from her mother 
and female elders etc. Despite this in the last 
generations the leaders of Israel established 
educational institutions for girls with the view 
that it was a need of the time since anyways 
they leave their homes and receive the 
influence of outside etc. It is a necessity to 
establish for theme educational institutions in 
which they will receive proper kosher 
education and including education on the 
purity of the holy. 
And this is correct in regards to the study of the 
Oral Law. Since anyway women and girls learn 
a variety of subjects though which immoral 
subtlety enters into them. Thus, it is not just 
permissible for women to study the Oral Law 
rather more than this, according to the very 
reasoning of the Halacha itself, it is a necessity 
to teach them the Oral Law. Not just to learn 
the law decisions without their reasons, rather 
also to learn the reasons behind the laws, even 
until the fine dialectical arguments that are in 
the Torah. For it is in human nature, male and 
female, to desire and to delight more in this 
kind of study. Through this there will be in them 
a development of the proper sensitivities and 
talents in the spirit of our Holy Torah. 

 20 האמ ,לדנמ םחנמ יבר( 'רומא' תשרפ
 )ב"הרא

 דומיל לע ףסונ( פ"עבשות דומילל עגונב םג ןבומ הזמו
 תודמול יכה ואלבש ןויכש ,)ןהל תוכירצה תוכלהה
 ןהב סנכנ" ןדי לעש םינוש םידומיל תונבהו םישנה
 דומלל רתומש דבלב וז אל ירה – "תוימומרע
 המצע וז הכלה םעט יפ לע,הזמ הריתי אלא ,פ"עבשות
 תוקוספ תוכלה דומיל קר אל , פ"עבשות ןדמלל ךירצ –
 דעו ,תוכלהה ימעט דומיל םג אלא ,ןהימעט ילב
 ןתמו אשמה ךילהת=[ הרותבש אירטו אלקשל
 ץפחש )השיא וא שיא( םדאה עבטמש ,]ידומילה
 ןלצא היהת הז י"עש .הז דומילב רתוי גנעתמו

 חורב , )"תימומרע"( תויורשכהו םישוחה תוחתפתה
 םישודיחהמ אוה הז ןיינעש ריעהלו .השודקה וניתרות
 הריתיו רתיההש פ"עא ,םינורחאה תורודבש הבוטל
 פ"עבשות דומילב ,םינורחאה תורודב  ,ךרוצה ,הזמ
 לעופב האצותה ... תורודה תדירי דצמ אוה םישנל
 י"עש - הבוטל איה היהתש וזיא הביסה היהת  ,שממ
 הרותה דומילב רתוי ףסֵווַתְנִ הז

 
Igrot Moshe (Rav Moshe Feinstein 20th 
Century USA) 
Teachers want to teach Mishnayot in the Beit 
Yaakov school for girls. Rambam ruled like 
Rabbi Eliezer that this should not be taught. 
Mishna is Oral Law and therefore it should be 
prevented. Only Pirkei Avot should be taught 
in order to awaken in them love for Torah and 
good values but not the rest of the tractates 
and since the matter is simple/clear, I will 
remain concise. 

 השמ ברה( גפ,ג ד"וי ,השמ תורגיא .19
 :)ב"הרא 20 האמ ןייטשנייפ

 דומלל םירומה םיצור בקעי תיב תורענל רפסה יתבב
 .דמלל ןיאש רזעילא יברכ קספ ם"במר .תוינשמ ןהמע
 קר .םענומל ךירצ ןכלו ,הפ לעבש הרות אוה תוינשמ
 הרות תבהאל ןררועל רבסהב )דמלל שי( תובא יקרפ
 ךותמו ,תותכסמה ראש אל לבא ,תובוט תודימלו

 רצקא תוטישפ

  



9 
 

Rabbi Aharon Lichtenstein “Fundamental 
Problems Regarding the Education of 
Women” 
…..To my mind it is desirable and necessary, 
not only possible, to provide intensive 
education for women even from Oral Torah 
sources whether resorting to the argument 
that since women are engaged in all 
professions, why should they be specifically 
limited regarding Torah, or because of the 
words of the Chafetz Chayim that if the 
Rambam can say that it is necessary to teach a 
convert the essentials of Judaism, an individual 
who grows up in a Jewish context should all 
the more so be afforded such an education. 
That is to say that it is clear that it is necessary 
to provide a woman with the education and 
knowledge that make it possible for her to 
realize a strong and rooted faith and to face 
reality with dignity. Women today receive a 
broad general education and may attend 
universities and there – as well as within 
society in general – they come into contact 
with diverse worldviews and philosophies, to 
the point that the knowledge and values of 
Torah are urgently required by women….In my 
opinion what is necessary in order for women 
to be adequately prepared from a Torah 
perspective for practical living is far more than 
what she is being taught today. Torah 
education for women must be strengthened, 
both quantitatively and qualitatively, including 
the teaching of all aspects of Torah… 

 ט"משת ,הנינפה רפס ,ןייטשנטכיל ברה .20
 )לארשי ,ןויצע רה תבישי שאר(

 יביסנטניא ךוניח תתל ,רשפא קר אל ,ךירצו יוצר יתעדל
 שורדש המ ,יתעדל …פ"עבשות תורוקממ םג תונבל
 הז תישעמה תינרותה הרשכהה תא לבקל ידכ תבל
 תא ריבגהל שי .םויה םידמלמש המל רבעמ הברה
 לכ תארוה ידכ ךות ,תיתוכיאו תיתומכ ,תונבל דומילה
 ךירצ …דומילה תא קימעהל יוצר …הרותה ימוחת
 רשאכו …הפ לעבש הרות לש דומילה תא ריבגהל
 הצק לע דמלל רשפא יא …קמועל דמלל ךירצ םידמלמ
 …גלזמה
 .ארמג תונב דמלל תודגנתה םוש יל ןיא הדימ התואב
 היצביטומ ןיאש םושמ השק תצק הז תישעמ הניחבמ
 הרסח רקיעבו יתרבח עקר רסח ,תונבה ברקב ךכל
 ךירצ . דיתעב הפונתה אולמב ךכב קוסעל הפיאשה
 םישק םה םינושארה םיבלשה ארמג דומילבש ןיבהל
 הנכהכ תאז האורש ימ .בלה תא םיכשומ םניאו
 לבא ,רחא רבד הז – דיתעב יביסנטניא דומיל תארקל
 .השק הז םינושארה םיבלשב ראשנש ימ רובעב
 תיתרבחה תואיצמהמ םלעתהל רשפא יאש ןוויכ
 דומילה ףקיה אולמש יוכיס ןיאש רורב ירה ,תמייקה
 ץוחלל יוצרש ענכושמ אל  ינא .תונבה לצא םג חתפתי

  …תיביסנטניא ךכ לכ הרוצב ארמג דומלל תב לע
 ותוא ןיבהלו ארמג ףד דומלל תלוכיה לע רבדל םא לבא
 ךכל ןווכל אלש הביס םוש האור יניא ,ונממ תונהלו
 קלחכ הז תא דסמל וליפא ךירצו .תונבל תאז דמלל
 ינא ךכ .ישממ רועש ,רפסה תיבב הדימל לש ילרגטניא
 ךרדה יל תיארנ וזו ,יתשא הכנוח ךכו יתב תא דמלמ
 .ונרודב תונבה רוביצל תצלמומה
 תאריל תבה ךוניחל הברה םרות קימעמה דומילה
 יווהמ קלח היהת הכלההש ידכ ,הרות ייחלו םימש
 …הייח

 
 

Women as Halachic Authorities 
 

Excerpted from an article by Rabbi Shlomo Riskin that appeared in the Jerusalem Post 
 
HALACHA, IF understood profoundly, is the ongoing attempt to take the rich and multi-vocal 
Jewish tradition of law and custom and the voluminous and wide ranging Responsa to questions 
that arose from an infinite array of human situations and have all of this confront the  nuances 
of an ever changing social, political, economic, and sometimes deeply personal reality. 
 
Halacha is, at its core, a great and ongoing conversation. 



10 
 

 
While history provides us with some salient examples of women scholars entering this 
conversation, never before has there been such an existential need and such a societal 
possibility of engaging women in this conversation as equals. If indeed the halachic conversation 
is to play an important role in the development of Israel as a Jewish state, we dare not exclude, 
and we dare not deprive ourselves, of this invaluable reservoir of talented leadership that 
comprises at least half of our people. 

 
  

Can a Woman given halachic decisions? 
 
Deborah as a Paradigm 
  

Mishna: Whoever is eligible to act as a judge in 
a capital case can serve as a judge in a 
monetary case and there are those who are 
eligible to serve as judges in a monetary case 
but not serve on a capital case. Whoever is 
eligible to act as judge is eligible to act as 
witness but one may be eligible to act as 
witness and not as judge. 
Tosafot Nidda 50a 
All whom are eligible to judge are eligible to 
witness – and if you wish to say that a woman is 
eligible to judge as it is written about Devorah – 
that she judged over Israel at that time and in 
the first chapter of Bava Kamma (15a): 
Scripture has thus made woman and man equal 
regarding all the penalties of the Law. In the 
School of Eleazar it was taught: Now these are 
the ordinances which thou shalt set before 
them. Scripture has thus made woman and man 
equal regarding all the judgments of the Law 
since the text compares a woman to a man for 
all punishments in the Torah and for all the 
judgements [so perhaps a woman could be a 
judge like a man] 
 Perhaps it is as is interpreted in Gittin 88b 
“Before them” and not before idolaters [thus 
precluding an interpretation that would include 
women as judges based on the words “before 
them” which seemed inclusive] and women are 
disqualified from testifying as it says in Shavuot 
30a and one could say that this is what it meant 
to say: any man who is qualified to judge is 
qualified to witness. Alternatively, when it 
comes to those who are accused, women are 
included but in any event with regard to 
judging, a woman is not part of the inclusion. 
And Devorah was a judge by divine 
appointment? 

  ד הנשמ ו קרפ הדנ תכסמ הנשמ
 תונוממ יניד ןודל יואר תושפנ יניד ןודל יוארה לכ [*]

 תושפנ יניד ןודל יואר וניאו תונוממ יניד ןודל יוארש שיו
 וניאו דיעהל רשכש שיו דיעהל רשכ ןודל רשכה לכ ]*[
 :ןודל רשכ
 
  א דומע נ ףד הדנ תכסמ תופסות
 הרשכד השא ירהו ת"או - דיעהל רשכ ןודל רשכה לכ
 תעב לארשי תא הטפוש איהו הרובדב ביתכדכ ןודל
 םישת רשא ןנישרד ).וט ףד( ק"בד ק"פ יהלשבו איהה
 הרותבש ןישנוע לכל שיאל השא בותכה הושה םהינפל
 ןיניידב ימנ יריימ ןינודנב יריימ ארק יאהד יכיה יכו

 ידבוע ינפל אלו םהינפל ):חפ ןיטיג( שרגמהב ןנישרדדכ
  םיבכוכ
 תודעה תעובש קרפב רמאדכ דיעהל הלוספ השאו
 רשכ ןודל רשכה שיא לכ ק"הד ל"יו ).ל ףד תועובש(
  דיעהל
 ןיא םיניידב מ"מ ללכב השא יוה ןינודינבד יהנ ימנ יא
  ללכב השא
 ?רובידה פ"ע הנד התיה הרובדו

 םינידה םהל תדמלמ אלא הנד התיה אל ימנ יא
  ןודל השא לסופ ימלשוריבו



11 
 

Here too she would not judge but she would 
teach the laws and in the Yerushalmi, a woman 
is disqualified from judging.  

 
Can women really not witness? It depends… 
 

Rambam Hilchot Yibum ve_Halitzah 4 Halacha 
31 

The three judges, two of the three judges, or 
two other individuals who witnessed the 
chalitzah, but who did not serve as the judges 
presiding over the chalitzah, may testify 
concerning the matter, as we have explained.  

Even [the testimony of] a woman, a servant 
or a minor who is perceptive and 
understanding is accepted if they say that 
"This is so and so, the brother of so and so, 
and this is his yevamah." We may then 
perform chalitzah on this basis. This does not 
apply with regard to other forms of testimony 
required by the Torah - neither testimony 
required in questions of monetary law nor 
testimony required with regard to 
prohibitions. 

  אל הכלה ד קרפ הצילחו םובי תוכלה ם"במר
 
 םינש וא השלשה ןמ םינש וא השלש וילע ןידיעמו

 ןהינפב הצלחש ןיניידה ןניאש יפ לע ףא הצילחה וארש
 ריכמ אוהש ןטק וא דבע וא השא וליפאו ,ונראבש ומכ
 איה וזו ינולפ יחא ינולפ אוה הז רמול ןינמאנ ןובנו
 לש תוידע ראשב ןכ ןיאש המ ןהיפ לע ןיצלוחו ותמבי

 רבד הזש ,רוסיא תודעל ןיב ןוממ תודעל ןיב הרות
 אלש רבדה תתמא עדיל רשפאו אוה תולגהל יושעה
 הצר םאו .ןישוריג תוכלה ףוסב ונראבש ןינעכ ןהיפמ
 ומכ הבותכ הל בתוכו םבימו שדקמ םביל םביה
 .םעה וב וגהנש ןימבי תבותכ חסונ אוה הזו .ונעדוהש

Rambam Hilchot Ishuat 21 Halacha 10 
Whenever a woman refrains from performing 
any of the tasks that she is obligated to 
perform, she may be compelled to do so, even 
with a rod. When a husband complains that 
[his wife] does not perform [her required 
tasks], and [the wife] claims that she does, 
[the dispute should be clarified by having] a 
[neutral] woman dwell with them or [by 
asking] the neighbors. The judges should 
clarify the matter in the best way they see fit. 

י הכלה אכ קרפ תושיא תוכלה ם"במר   
 איהש תוכאלמה ןמ הכאלמ תושעלמ ענמתש השא לכ
 ןעט ,טושב וליפא השועו התוא ןיפוכ * ןתושעל תבייח
 תענמנ הניאש תרמוא איהו השוע הניאש אוה
 יפכ הז רבדו ,םינכש וא ןהיניב השא ןיבישומ תושעלמ
 /ד"בארה תגשה/+ .רבדב רשפאש ןיידה האריש המ
 אל םלועמ א"א .'יטושב 'יפא השועו התוא ןיפוכ
 היכרצ הל טעממש אלא םישנל םיטוש רוסי יתעמש

ענכתש דע היתונוזמו .+ 

Rambam Issurei Biah 18 Halacha 13 

[The following rules apply if we] saw that an 
unmarried woman engaged in relations with a 
man who then departed. She is asked: "Who is 
the man with whom you engaged in 
relations?" If she says, "He is an acceptable 
man," her word is accepted. Moreover, even if 
we see that she is pregnant and we ask her: 
"From whom did you conceive?" and she says, 
"From an acceptable man," her word is 
accepted and she is permitted [to marry] a 
priest.  

  גי הכלה חי קרפ האיב ירוסיא תוכלה ם"במר
 
 ימ הל ורמאו ,ול ךלהו דחאל הלעבנש הוארש היונפ
 אלו ,תנמאנ וז ירה רשכ םדא הרמאו ךילע אבש הז אוה
 תרבעתנ יממ הל ורמאו תרבועמ הואר וליפא אלא דוע
 תרתומ היהתו תנמאנ ד וז ירה רשכ םדאמ הרמאו
 .ןהכל

Halacha 17 זי הכלה חי קרפ האיב ירוסיא תוכלה ם"במר   



12 
 

When a woman taken captive is redeemed and 
she is three years old or more, she is forbidden 
to [marry] a priest, because there is a question 
whether she is a zonah. Perhaps a gentile 
engaged in relations with her. 

If there is a witness that a gentile did not enter 
into seclusion with her, she is acceptable to 
the priesthood. Even a servant, a maid-
servant, or a relative is acceptable with regard 
to this testimony. [Moreover,] when two 
women who were taken captive give 
testimony on behalf of each other, their word 
is accepted. [The rationale is] that all the 
prohibitions involving questionable situations 
are of Rabbinic origin. Therefore they ruled 
leniently with regard to a woman taken 
captive. 

 
 רתי וא דחא םויו םינש 'ג תב איהו תידפנש היובשה
 הלעבנ אמש הנוז קפס איהש ינפמ ןהכל הרוסא
 ירה המע ם"וכעה דחייתנ אלש דע הל שי םאו ,ם"וכעל
 ןמאנ בורק וא החפש וא דבע 'יפאו ,הנוהכל הרשכ וז
 ןהמ תחא לכ הדיעהש תויובש יתשו ,וז תודעל
 תוקיפסה לכ רוסיאו ליאוה ,תונמאנ ולא ירה התריבחל

היובשב ולקה ךכיפל םירפוס ירבדמ ןלוכ . 

Hilchot Edut 5 Halacha 3 Whenever the 
testimony of one witness is effective, a woman 
and a person disqualified as a witness may also 
testify. There is, however, an exception: a 
witness who requires that an oath be taken. 
We do not require that an oath be taken 
except on the basis of testimony that is 
acceptable and fit to be joined with the 
testimony of another person to obligate the 
person taking the oath to make financial 
restitution. 

  ג הכלה ה קרפ תודע תוכלה ם"במר
 
 ,םידיעמ ןכ ומכ לוספו השא ליעומ דחא דעש םוקמ לכו

 אלא העובש ןיבייחמ ןיאש העובש לש דחא דעמ ץוח
 הז בייחתיו רחא םע ףרטצהל יוארה רשכ תודעב
 יפ לע וא םידע םינש יפ לע ,ויפ לע ןוממ עבשנה
 אצמנ םינש המ םינשכ השלש תושעל םידע השלש
 אוהו השלש ףא תודעה לטב לוספ וא בורק ןהמ דחא
 הלטב לוספ וא בורק ןהמ דחא אצמנ האמל ןידה
 .תושפנ ינידב ןיב תונוממ ב ינידב ןיב תודעה

 

What about halachic decisions? 

Sefer Hachinuch 

 

There is a prohibition to come into the Temple 
while drunk, for men and women, and there is 
a prohibition to render  halakhic decisions is 
when drunk both for males and also for a wise 
woman who is fit to render halakhic decisions.. 

 

Hida (Rabi Hayyim Yosef David Azulai, 1724-
1806) 

Even though a woman is ineligible to judge, 
nevertheless, a wise woman may render 

  בנק הוצמ ךוניחה רפס

 ,תורוהל אלש ןכו ,שדקמב יותש סנכהל אלש )א)
 םדאה אהיש דועב הרותה ינידמ רבדב ןודל אלש רמולכ
 'וגו תשת לא רכשו ןיי ]'ט ,'י ארקיו[ רמאנש ,רוכש
 דעומ להא לא םכאובב

 םירכזב תיבה ןמזב תורכשב שדקמ תאיב רוסיא גהונו
 ,םירכזב ןמז לכבו םוקמ לכב הארוהה תעינמו ,תובקנו
 םכח אוהש ימ לכו .תורוהל היוארה המכח השאב ןכו
 תונשל ול רוסא ,ותארוה לע ןיכמוס םדא ינבש לודג
 .אוה הארוה ומכ ולש דומילהש ,יותש אוהו וידימלתל
 ונרמאש ומכ



13 
 

halakhic decisions, and this becomes clear 
from Tosafot according to one of his replies 
that Deborah was teaching them laws. And so 
you shall see in Sefer Hahinuk for in No. 83 he 
agreed that a woman is ineligible to judge but 
in No. 158 concerning those who are drunk, he 
wrote…”and also in a wise woman who is fit to 
render halakhic decisions” etc. 
Pitchei Teshuva Hoshen Mishpat 7 

And in the words of the Birkei Yosef (which 
was written by the Hida above): Even though a 
woman is disqualified from judging, 
nonetheless, in any event, a wise woman can 
render halakhic decisions and this is clear from 
the Tosfot as well etc….that Devorah would 
teach laws and it was written in the Book of 
Mitzvot… 

Rabbi Yaakov Levinson (1920) 

The rendering of halakhic decisions regarding 
ritual law by a woman: About this no one 
disagrees that she is permitted to render 
halakhic decisions and an explicit proof is from 
Tosafot Bava Kaman 15, Gittin 88, Shevuot 29 
and Niddah 50 which replies that Deborah was 
not judging but rather teaching them the laws. 
And this ruling was brought in Sefer Birkei 
Yosef and is mentioned in Pithei Teshuvah to 
Hoshen Mishpat 7. 

  (1850)  ה ק"ס ז ןמיס טפשמ ןשוח הבושת יחתפ

 ירפ תבושתב ןייע - ןודל הלוספ השא )ה( 'ד ףיעס
 תוא ףסוי יכרב רפסב בתכו .הזב ש"מ ו"מ 'יס האובת
 הלוכי המכח השא מ"מ ןודל הלוספ השאד ףא ,ב"י
 א"ע 'נ הדנ[ תופסותהמ ראבתמ ןכו ,הארוה תורוהל
 תדמלמ התיה הרובדד איוניש דחל ]רשכה לכ ה"ד
 ג"פ הוצמבד ,ךוניחה רפסב הז בתכו ,םיניד םהל
 ]ב"נק[ )ח"נק( הוצמבו ןודל הלוספ השאד םיכסה
 המכח השאב ןכו 'וכ היירוהה תעינמו בתכ יותש ןינעב
 ןמיס ח"ואב ת"עשב ןייעו .ש"ע ,'וכ תורוהל היוארה
 :ז"יקס א"סת

Positions of Authority: 

Rambam Hilchot Melachim 1 
Halacha 5 
We may not appoint a woman as king. When 
describing the monarchy, the Torah employs 
the male form of the word king and not the 
female.This principle also applies to all other 
positions of authority within Israel. Only men 
should be appointed to fill them. 

ה הכלה א קרפ םיכלמ תוכלה ם"במר   

 אלו ךלמ ךילע רמאנש תוכלמב השא ןידימעמ ןיא
 אלא םהב םינממ ןיא לארשיבש תומישמ לכ ןכו ,הכלמ
שיא . 

 
המ ןמיס ב קלח העד הרוי השמ תורגא ת"וש   
 

 לע יתשקהש הזב יתבושת דצמש ה"רתכ כ"שמ הנה
 יל עודי אלש תומישמ לכל ףא םישנ לסופש ם"במרה
 ןכ ירבס ע"וכ אלש יל עמשמש םגו ,וירבדל רוקמ יינעב
 ,לארשי תנידמב טנעדזערפל םישנ ונמיש לושכמ אצוי

 ר"הועב איהש םשד תוכלמה תגהנהל ןיארחא ונא ןיא
 םולכ וניתועד םע םיבשחתמ ןיאו םירמומו םירפוכ לצא

With regard to appointment a woman to be a 
Kashrut supervisor: 

 
 

And lest a woman be appointed to the 
synagogues in our country of America, we are 
not concerned that this will be a stumbling 



14 
 

 'מגב שרופמ היה םגו ם"במרהכ ורבסי ע"וכ םא ףאו
 אלש ומכ הזמ םיבשחתמ ויה אל בתכבש הרותב ףאו

 רתויב םירומחה הרותה ירוסיא לכ םע םיבשחתמ
  .הזמ לושכמ םוש ןיא אליממו יארקבו 'מגב םישרופמהו
 אקירעמא ונתנידמבש תויסנכ יתבהל השא ונמי אמשלו
 תויסנכ יתבהד ,לושכמ הזמ אצויש ךייש אל ימנ
 אלב ושעי אל הרותה ךרד פ"ע םיגהנתמש תודסומהו

 ם"במרה תטיש םג הזל יגס אליממו קהבומ בר תארוה
 םג ירה הרותה ךרדמ ורסש ולאלו ,השא תונמל אלש
 ז"ע וחיגשי אל הרותבש שרופמו רורב רוסיא אוה םא
 םוש אכילש אצמנ אליממו .םהילע ןיארחא ונא ןיאו

 ודומ ע"וכ אלש יתבתכש הכלהה רורבמ ו"ח לושכמ
 אוהש רמול ורערעש ולא דיב אוה תועטו ם"במרהל

לושכמ .  
 ם"במרהכ םירבוסה םינושאר הברה שיש ףא רבד ףוס
 רבתסמו יגילפ ן"במרו ן"רהו ש"ארהו 'סותו י"שר לבא
 רימחהל שי השעמל יאדובו א"בשרה םג רבוס ןכש
 .אוה אתווברד אתגולפד ןויכ הימיעדו ם"במרה תטישכ
 המודכו דוחי רוסיא אכילש ןפואב קר אוה יאדובו
 אלו םישנ םע אוה קסעה רקיע ירה יתלאשנש החגשהו

 תויח ליבשב לודג ךרוצל ןכלו .דוחי ןינע ןודינ ללכ ךייש
 לע םיקלוחה לע ךומסל ךייש היה הינבו הנמלאה
 הצע יתאצמ לבא אתווברד אתגולפ לכבכ ם"במרה
 תושעל ןיחרכומ אליממו ם"במרה תטיש םג םייקל
 .םיקלוחה לע ךומסל ךרוצ אכיל אליממ ירהש הצעהכ
 

block for the synagogues and the institutions 
that operate according to the Torah will not do 
so without rabbinic  authority….and for those 
who deviate from the word of Torah, even if it 
is a clear prohibition in the Torah, they will not 
abide by this and we are not responsible for 
them. And thus it turns out there is no 
stumbling block from clarifying the halacha as I 
have written, that not everyone agrees with the 
Rambam and it is a mistake among those who 
questioned and said it was a stumbling block. 
The end of the matter is, that although many 
Rishonim reason like the Rambam, Rashi, 
Tosafot and Rosh, Ran and Ramban disagree 
and it turns out that the Rashba does as well 
and certainly, it is best to be stringent like the 
Rambam since there is a disagreement. And 
certainly it is only as long as there is no yichud 
and the kashrut supervision I was asked about, 
most of the matter is with women and the issue 
of yichud is not relevant. And therefore, for 
great need, like the livlihood of a widow and 
her sons, it is possible to rely on those who 
disagree with the Rambam as with any 
argument but I have been given advice to 
maintain the Rambam’s approach, and thus I 
am constrained to act according to this advice, 
since there is not need enough to rely on those 
who disagree with the Rambam.  

 
Rav Uziel: 

This ruling of the Rambam only refers to an appointment by the Sanhedrin. But when the 
appointment is by the consent of the community, where through a majority vote the public 
voices its opinions, the agreement and trust of the public in its appointees, who will be 
supervising their communal affairs – in such a case even the Rambam would agree that there is 
no hint of a prohibition [i.e. for a woman to serve]. 

…It is common sense that in any serious meeting and meaningful conversation there is no 
question of lack of modesty….And sitting in the proximity [of women] when involved in 
communal affairs, which is work of holiness, does not lead to lightheartedness. For all Israel are 
holy people, and her women are holy and are not to be suspect of breach of conduct. 

 
The following statement was issued by the Moetzes Gedolei HaTorah of America on February 25, 2010: 

These developments represent a radical and dangerous departure from Jewish tradition and the mesoras 
haTorah and must be condemned in the strongest terms. Any congregation with a woman in a rabbinical 
position of any sort cannot be considered Orthodox. 

 
The Rabbinical Council of America (RCA), which, as a body, has supported women’s Torah study, was more 
nuanced in its rejection: 



15 
 

In light of the opportunity created by advanced women’s learning, the Rabbinical Council of America 
encourages a diversity of halakhically and communally appropriate professional opportunities for 
learned, committed women, in the service of our collective mission to preserve and transmit our heritage. 
Due to our aforesaid commitment to sacred continuity, however, we cannot accept either the ordination 
of women or the recognition of women as members of the Orthodox rabbinate, regardless of title. Young 
Orthodox women are now being reared, educated and inspired by mothers, teachers, and mentors who are 
themselves beneficiaries of advanced women’s Torah education. As members of the new generation rise 
to positions of influence and stature, we pray that they will contribute to an ever-broadening and ever-
deepening wellspring of Talmud Torah, yir’at Shamayim and dikduk be-mitzvot.  

 
In 2015, the RCA publicized a resolution on its “policy concerning women rabbis” in which they reasserted that 
female rabbis are a violation of the mesorah and stated that RCA members may not ordain women, hire women 
in rabbinic positions or allow a title implying ordination to be used by a teacher of Torah studies in an Orthodox 
institution. In 2020 in Israel, a group of observant and learned women who had already passed private ordination 
exams petitioned the High Court demanding to take official rabbinate ordination exams that would recognize 
their level of knowledge on par with that of men, and grant them equal pay and professional status. After the 
High Court ruled in their favor, the response on the part of the rabbinate was similar to that put out by the RCA: 
 

In accordance with the halakhic position of the council of the chief rabbinate, that reflects the traditional-
halakhic position that has existed for many generations in the Orthodox world, it is impossible to ordain 
women into rabbinic positions.  

 
 
Rabbi Eliyahu Bakshi-Doron, former Chief Sephardic Rabbi of Israel, is the only authority that I am familiar 
with who equates the ability of converts to hold positions of leadership – including Torah leadership – with that 
of women 
 

 ...It appears that a woman (and a convert) can serve in leadership positions…A woman (and convert) can 
serve as decision-makers and teach Torah and halakhic rulings…They can judge without coercion. There 
is some question whether they can be appointed to positions of authority through a democratic vote, 
whose halakhic status is comparable to their being accepted by the congregation. In the opinion of many 
authorities, this is permitted. Therefore, in the case of a woman, one should rule leniently in this 
direction, since the actual prohibition is the subject of controversy among the Rishonim. In all such 
positions, one must make a clear distinction between the power of authority and the power of leadership. 

 
 
 


