# From the Mishnah to Maggid

# Part 1: Are You a Karaite If You Leave Out Avadim Hayinu?

# 1) Shemot 13:7-8

מצוֹת ֹגַאָבֶׁל אָת שִׁבְעַת הַיָּמִים וְלְאִ־יֵרָאָה לְךְּ חָמֵץ וְלְאִ־יֵרָאָה לְךֶּ שְׂאָר בְּכָל־גְּבֵלֶךּ: וְהָגַּדְתַּ לְבִנְּדְּ בַּיִּוֹם הַהִּוּא לָאִמְר בַּעַבְוּר זָה עַשֵּׁה הֹ לִי בִּצֵאתִי מִמְצַרֵיִם:

Throughout the seven days unleavened bread shall be eaten; no leavened bread shall be found with you, and no leaven shall be found in all your territory.

And you shall explain to your child on that day, 'It is because of what the LORD did for me when I went free from Egypt.'

# **2)** Jubilees 49:6 (150 BCE)

And all Israel was eating the flesh of the paschal lamb, and drinking the wine, and was lauding, and blessing, and giving thanks to the Lord God of their fathers, and was ready to go forth from under the yoke of Egypt, and from the evil bondage.

# 3) Philo (1st century CE), The Special Laws 2:148

And those who are to share in the feast [of Passover] come together not as they do to other entertainments, to gratify their bellies with wine and meat, but to fulfil their hereditary custom with prayer and songs of praise.

### 4) Mishna Pesachim 10:2-8

מָזְגוּ לוֹ כוֹס רָאשׁוֹן, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, מְבָרֵךְּ עַל הַיּוֹם, וְאַחַר כָּךְ מְבָרֵךְ עַל הַיָּין. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, מְבָרֵךְ עַל הַיּוֹם, מְאָחַר כַּךְ מְבָרֵךְ עַל הַיּוֹם: וָאַחַר כַּךְ מָבַרֵךְ עַל הַיּוֹם:

They mixed him the first cup: Bet Shammai says: first he blesses over the day and then over the wine. Bet Hillel says: first he blesses over the wine and then over the day.

הָבִיאוּ לְפָנָיו, מְטַבֵּל בַּחָזֶרֶת, עַד שֶׁמַּגִּיעַ לְפַרְפֶּרֶת הַפַּת. הַבִיאוּ לְפָנָיו מַצָּה וַחֲזֶרֶת וַחֲרֹסֶת וּשְׁנֵי תַּבְשִׁילִין, אַף עַל כִּּי שֶׁאֵין חַרֹסֶת מָצְוָה. רַבִּי אֵלִיעָזֶר בְּרַבִּי צַדוֹק אוֹמֵר, מָצְוָה. וּבַמְקִדֵּשׁ הֵיוּ מִבִיאִים לְפַנֵיו גוּפוֹ שֵׁל פַּסָח:

They bring [it] in front of him. He dips lettuce before until he reaches the appetizer that precedes the bread. They bring before him matzah, lettuce, and haroset (and two dishes) though the haroset is not mandatory. Rabbi Elazar son of Rabbi Zadok says: it is mandatory. And in the Temple they bring the body of the pesah before him.

מָזְגוּ לוֹ כוֹס שֵׁנִי, וְכָאן הבֵּן שׁוֹאֵל אָבִיו, וְאָם אֵין דַעַת בַּבֵּן, אָבִיו מְלַמְּדוֹ, מַה נְּשְׁתַּנָּה הַלַּיְלָה הַזָּה מִכָּל הַלֵּילוֹת, שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין שְאָר יְרָקוֹת, הַלִּיְלָה הַזֶּה מָלוֹ מַצָּה. שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין שְאָר יְרָקוֹת, הַלִּיְלָה הַזֶּה מָלוֹ מַצָּה. שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין בָּשֶׂר צָלִי, שָׁלוּק, וּמְבַשָּׁל, הַלִּיְלָה הַזֶּה כֵּלוֹ צָלִי. שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אָנוּ מַמְבִּילִו פַּעַם אִחַת, הַלַּיְלָה הַזֶּה שְׁבִּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין בָּשֶּׁר צָּלִי, שָׁלוּק, וּמְבַשְּׁל, הַלִילָה הַזֶּה בְּלוֹ בְּעָמִים. וּלְפִי דַעְתוּ שִׁבְּתִּ אוֹבֵד אָבִי, עַד שִׁיּגְּמֹר כֹּל הַבְּעָמִים. וּלְפִי דַעְתוּ שֹׁאֲרָמִי אוֹבֵד אָבִי, עַד שִׁיּגְמֹר כֹּל הַבָּישְׁהַ כַּלְּה: הַבְּיה:

They mixed him a second cup, and here the son questions his father. If the son lacks the intelligence to ask, his father instructs him: How different this night is from all other nights! On all other nights we eat hametz and matzah, tonight only matzah. On all other nights we eat other vegetables, tonight only bitter herbs. On all other nights, we eat meat roasted, boiled or cooked, tonight only roasted. On all other nights we dip once, tonight twice. And according to the intellect of the son, the father instructs him. He begins with shame and concludes with praise; and expounds from "A wandering Aramean was my father" (Deuteronomy 26) until he completes the whole section.

רָבָן גַּמְלִיאֵל הָיָה אוֹמֵר, כָּל שֶׁלֹּא אָמַר שְׁלֹשָׁה דְבָרִים אֵלוּ בְּפֶּסח, לֹא יָצָא יְדֵי חוֹבְתוֹ, וְאֵלוּ הַן, פֶּסח, מּצָּה, וּמְרוֹר. פֶּסח, עַל שׁוּם שֶׁפְּסָח הַמְּקוֹם עַל בָּתֵי אֲבוֹתֵינוּ בָמְצְרַיִם. מֵצָּה, עַל שׁוּם שֶׁנְּגְאָלוּ אֲבוֹתֵינוּ בְמִצְרַיִם. מֶלְּשׁוּם שֶׁמֶּרְרוּ הַמְּצְרִים. אֶבוֹתֵינוּ בְמִצְרַיִם. שְׁנָאֲמֵר (שמות יג), הַמְּצְרִים אֶת סֵיֵּב אָבוֹת לְהוֹא יָצָא מִמְּצְרַיִם, שֶׁנָּאֲמֵר (שמות יג), וְהַנְּדְ בְּיוֹם הַהוּא לֵאמֹר, בַּעְבוּר זֶה עָשָׁה ה' לִי בְּצֵאתִי מִמְּצְרָיִם. לְפִיכָּהְ אֲנַחְנוּ חַיָּבִין לְהוֹדוֹת, לְהַלֵּל, לְשׁבֵּחָ, לְפָאֵר, לְבָּרָה, לְבָּרָה, לְעַלָּה, וּלְקַלֶּס, לְמִי שֶׁעְשָׁה לִאֲבוֹתֵינוּ וְלְנוּ אֶת כָּל הַנָּסִים הָאֵלוּ, הוֹצִיאָנוּ מֵעַבְדוּת לְחֵרוּת, מִיָּגוֹן לְשִׁמְחָה, וֹמֵאֲבֶל לְיוֹם טוֹב, וּמַאֲבֶּלָה לְאוֹר גָּדוֹל, וִמְשַׁעְבּוּד לְגְאֻלָּה. וְנֹאמֵר לְפָנָיו, הַלְלוּיָה:

Rabban Gamaliel used to say: whoever does not make mention of these three things on Pesah does not fulfill his duty. And these are they: the pesah, matzah, and bitter herbs. The pesah because the Omnipresent passed over the houses of our fathers in Egypt. The matzah because our fathers were redeemed from Egypt. The bitter herb because the Egyptians embittered the lives of our fathers in Egypt. In every generation a man is obligated to regard himself as though he personally had gone forth from Egypt, because it is said, "And you shall tell your son on that day, saying: 'It is because of that which the Lord did for me when I came forth out of Egypt" (Exodus 13:8). Therefore it is our duty to thank, praise, laud, glorify, raise up, beautify, bless, extol, and adore Him who made all these miracles for our fathers and ourselves; He brought us forth from slavery into freedom, from sorrow into joy, from mourning into festivity, from darkness into great light, and from servitude into redemption. Let us say before him, Hallelujah!

עַד הֵיכָן הוּא אוֹמֵר, בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, עַד אֵם הַבָּנִים שְׁמֵחָה. וּבֵית הָלֵל אוֹמְרִים, עַד חַלָּמִישׁ לְמַעְיָנוֹ מָיִם. וְחוֹתֵם בָּגְאַלָּה. רַבִּי טַרְפוֹן אוֹמֵר, אֲשֶׁר גָּאָלָנוּ וְגָאַל אֶת אֲבוֹתֵינוּ מִמְצְרָיִם, וְלֹא הָיָה חוֹתֵם. רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, בֵּן ה' אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ יִגִּיעֵנוּ לְמוֹעֲדִים וְלֹרְגָלִים אֲחָרִים הַבָּאִים לִקְרָאתֵנוּ לְשָׁלוֹם, שְׁמַחִים בְּבִנִין עִירֶךּ וְשָׁשִׁים בַּעֲבוֹדָתֶךּ, וְנֹאכַל שָׁם מִן הַזְּבָחִים וֹמִן הַפְּסָחִים כוּ', עַד בָּרוּךְ אַתָּה ה' גָּאַל יִשְׂרָאֵל:

How far does one recite it? Bet Shammai say: Until "As a joyous mother of children" (Psalms 113:9). But Bet Hillel say: Until "The flinty rock into a fountain of waters" (Psalms 114:8). And he concludes with [a formula of] redemption. Rabbi Tarfon says: "Who redeemed us and redeemed our fathers from Egypt", but he did not conclude [with a blessing]. Rabbi Akiva says: "So may the Lord our God and the God of our fathers bring us to other appointed times and festivals which come towards us for peace, rejoicing in the rebuilding of Your city and glad in

Your service, and there we will eat of the sacrifices and the pesahim" etc. until "Blessed are You who has redeemed Israel."

מָזְגוּ לוֹ כוֹס שְׁלִישִׁי, מְבָרֵךְ עַל מְזוֹנוֹ. רְבִיעִי, גּוֹמֵר עָלָיו אֶת הַהַּלֵּל, וְאוֹמֵר עָלָיו בִּרְכַּת הַשִּׁיר. בֵּין הַכּוֹסוֹת הַלְּלוּ, אָם רוֹצֶה לְשָׁתּוֹת, יִשְׁתֵּה. בֵּין שָׁלִישִׁי לַרְבִיעִי, לֹא יִשְׁתַּה:

They poured him a third cup, blesses over his meal. A fourth [cup], he concludes the Hallel, and recites over it the blessing of song. Between these cups if he wants he may drink; between the third and the fourth he may not drink.

וְאֵין מַפְטִירִין אַחַר הַפֶּסַח אֲפִיקוֹמֶן. יָשְׁנוּ מִקְצָתָן, יאֹכְלוּ. כֵּלָּן, לֹא יאֹכֵלוּ. רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, נִתְנַמְנְמוּ, יאֹכְלוּ. נִרְדְּמוּ, לֹא יאֹכלוּ:

One may not conclude the pesah meal with an afikoman. If some of them fell asleep, they may eat [the pesah when they wake up]. If all of them fell asleep they may not eat. Rabbi Jose says: if they napped, they may eat, but if they fell asleep, they may not eat.

# 5) Siddur R. Saadia Gaon, Haggadah Shel Pesach

ואם אמרוהו בטל את הסדר הקבוע, אבל ג' האחרים שמותר לאמרם הנה אחד מהם ההרחבה בקדוש והיא שאומרים

והדבור השני הוספת אגדה שאומרים אותה לפני שאומרים רבן גמליאל אומר:

ר יוסי הגלילי אום מנין אתה אומר שלקו המצרים במצרים עשר מכות ועל הים לקו חמשים מכות במצרים הוא אומר ויאמרו התרטמים אל פרעה אצבע אלהים היא ועל הים הוא אומר

> עד סוף הדבור. ואע״פ שיש בשלש ההוספות האלה אריכות לשון מרובה, אינן מזיקות למי שאמרן מפני שאינו בתוך תפלה.

If one says [this first addition, which is a different kiddush bracha], one nullifies the fixed order. But the other three are permissible to say. The first is an expanded kiddush ... the second is a midrash recited before "Rabban Gamliel used to say": [R. Saadia has the full text of the plague explansion, including Dayenu] ... And although these three additions are lengthy and wordy, it doesn't hurt to say them because they are not in the middle of the tefillah.

# 6) Rambam Mishneh Torah Chametz u-Matzah 9:32-33

אלו עשר מכות שהביא הקדוש ברוך הוא על המצרים במצרים, ואלו הן: דם, צפרדע, כנים, ערוב, דבר, שחין, ברד, ארבה, חושך, מכת בכורות. רבי יהודה היה נותן בהם סימן: דצ"ך עד"ש באח"ב. רבן גמליאל אומר: כל שלא אמר שלושה דברים אלו בפסח, לא יצא ידי חובתו: פסח, מצה, ומרורים. These are [the] ten plagues that the Holy One, blessed be He, brought on the Egyptians in Egypt and they are: Blood; Frogs; Lice; [The] Mixture [of Wild Animals]; Pestilence; Boils; Hail; Locusts; Darkness; Slaying of [the] Firstborn. Rabbi Yehuda was accustomed to giving [the plagues] mnemonics: *Detsakh* [the Hebrew initials of the first three plagues], *Adash* [the Hebrew initials of the last four plagues]. Rabban Gamliel says, "Anyone who has not said these three things on Passover has not fulfilled his obligation: the Passover sacrifice, matsa and bitter herbs."

#### 7) Seder Rav Amram Gaon (teshuva of Rav Natronai Gaon)

וכך אמר רב נטרונאי ריש מתיבתא: מי שאומר בקידוש של פסח אשר קדש את ישראל, וכשגומרין מה נשתנה אין אומר עבדים היינו לפרעה במצרים ואינו אומר מתחלה עובדי עבודה זרה, אלא אומר ויאמר יהושע אל כל העם (יה' כד, ב) עד ויעקב ובניו ירדו מצרים (שם, ד), ואומר מברוך שומר עד צא ולמד, וקורא ארמי אובד אבי עד שגומר את הפרשה כולה (דב' כו, ה - ח), פסוקים כמות שהן ואין אומר מדרש כלל, ואומר רבן גמליאל (פסחים פ"י מ"ה) ואשר גאלנו (שם מ"ו) והלל

תימה גדול בדבר הזה - מי שנוהג מנהג זה אין צריך לומר שלא יצא, אלא כל מי שעושה כן מין הוא וחלוק לב הוא וכופר בדברי חכמים ובוזה דברי משנה ותלמוד, וחייבין כל הקהלות לנדותו ולהבדילו מקהל ישראל, ככתוב (עזרא י, ח) והוא יבדל מקהל הגולה

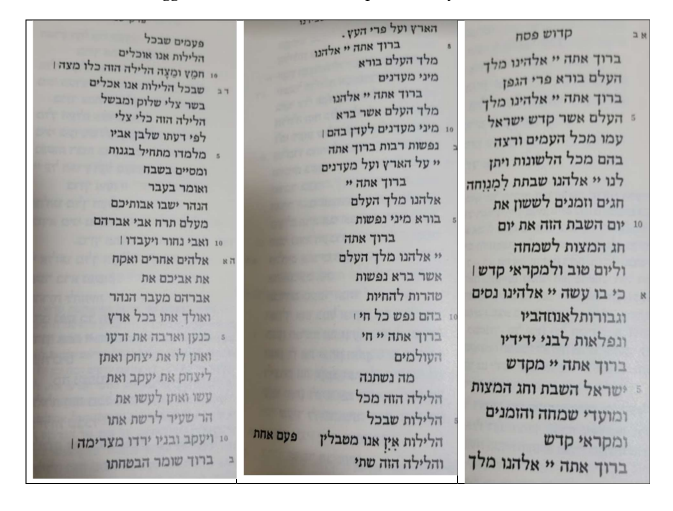
וכי עבדים היינו שאמרו חכמים לא מן התורה הוא, ואמרת לבנ(י)ך עבדים היינו לפרעה במצרים (דב' ו, כא). ויאמר יהושע אל כל העם לא מתחלה עובדי עבודה זרה הוא, שכך שנינו (פסחים פ"י מ"ד) מתחיל בגנות ומסיים בשבח, ואמרנו (שם קטז סע"א) מאי גנות, רב אמר מתחלה ושמואל אמר עבדים. ואילולי טינא שיש בלבבם וחלוק לבם ואין רוצים לומר דברי משנה ותלמוד, מאי איכפת להם לומר מתחלה. אלא הללו מינין ומלעיגין ובוזין דברי חכמים, ותלמידי ענן ירקב שמו אבי אביו של דניאל, שאמר לכל התועים והזונים אחריו: עזבו דברי משנה ותלמוד ואני אעשה לכם תלמוד משלי, ועדיין הן בטעותם ונעשו אומה לעצמן, ותקן תלמוד של רשע ושל עול לעצמו. וראה מרנא ורבנא אלעזר אלוף דמן אספמיא ספר תועבות שלו שקורין אותו ספר מצות, כמה תחבולות יש בו

ועכשו צריכים להנדות, שלא להתפלל עם ישראל בבית הכנסת, ולהבדילם עד שחוזרין למוטב ומקבלין עליהם שנוהגין כמנהג של שתי ישיבות, שכל מי שאינו נוהג מנהג שלנו לא יצא ידי חובתו

Thus said Rav Natronai Gaon, head of the yeshiva: Whoever says in Kiddush on Pesah "who has sanctified Israel," and when they finish "Mah Nishtana" they don't say "Avadim Hayinu" and they don't say "In the beginning" (Mitchila) - Rather they just say: "Joshua spoke to the whole nation" until "And Jacob and his sons went down to Egypt" (Joshua 24:2-4); and they say from "Baruch Shomer" until "Tze Ulmad," and they read "My father was a wandering Aramean" until the end of the section, with the verses as they are and does not say any Midrash at all, and says "Rabban Gamliel says" and "Asher Gaalanu" and Hallel – this is very surprising. Whoever behaves in this way, it is not even necessary to say that he has not fulfilled his obligation. But also - whoever does this is a heretic, and of divided heart, and rejects the words of the sages, and scorns the words of the Mishnah and Talmud. The communities must excommunicate this person and separate him from the congregation of Israel. Didn't "Avadim Hayinu" that the sages said come from the Torah? "You should say to your child: We were slaves to Pharaoh" (Deut 6:21). And isn't "Joshua said to the whole people (Josh 24:2) the same as: In the beginning (our ancestors) were idol worshippers? For we learn "Begin with degradation and end in praise" And we said - What is degradation? Rav said "Mitchila" and Shmuel said "Avadim Hayinu." And unless they had ill will in their heart and didn't want to say words of Mishnah and Talmud, why would they care if they say "Mitchila"? Rather they are heretics who

mock and scorn the words of Chazal, and are students of Anan, his name should rot, the grandfather of Daniel [al-Qumisi], who said to all of those who mistakenly follow him: Leave the words of Mishnah and Talmud, and I will make my own Talmud for you. And they still follow their mistaken ways and are a nation unto themselves, and have made an evil Talmud for themselves. And Rabbi Elazar Aluf from Spain saw [Anan's] book of abominations that they call "Sefer Mitzvot" – there is much trickery in it. And now we must excommunicate them: that they should not pray with Israel in synagogue, and separate from them until they return to the right way and accept upon themselves the custom of the two yeshivot. Because anyone who doesn't accept our custom does not fulfill his obligation.

# 8) Eretz Yisrael Haggadah from Cairo Genizah (published by Daniel Goldschmidt)



מצה ומרורים י פסח על שום ואמרתם זבח פסח הוא לייי אשר פסח על בתי בני ישראל במצרים בנגפו אתמצרים ואת בתינו הציל ויקוד הטם וישתחוו ° מרורים טל שום שמררו המצרים את חיי אבותינו במצרים שנאי וימררו את חייהם בעבודה קשה בחומר ובלבנים ובכלו עבודה בשדה את כל עבוי עבודותם אשר עבדו בהם בפרך י מצה על שום שנגאלו י שנאמר ויאפו את הבצק אשר הוציאו ממצרים עוגות מצות כי לא חמץ כי גרשו ממצרים ולא יכלו להתמהמה וגם צדה לא טשו להם י בכל דור ודור חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים. שנא' והגדת לבנך ו ביום ההוא לאמר בעבור זה עשה יי לי בצאתי ממצרים לפיכך אנו חייבים להודות

על פי הדבר ויגר שם במתי מעט ויהי שם לגוי גדול עצום ורב וירעו אותנו המצרים ויענונו ויתנו עלינו עבודה קשה' ונצעק אל זי אלהי אבותינו וישמע יי את קולינו וירא את ענינו ואת עמלינו ואת לחצינו ויוציאינו יי ממצרים לא על ידי מלאד לא עלידי שרף לא עלידי שליח אלא הֹקבה בעצמו ביד חזקה שתים בזרוע נטויה ו שתים במורא גדול שתים באותות שתים ובמופתים שנים אלו עשר מכות שהביא המקום ברוך הוא על המצרים במצרים ואלו הן דם צפרדיע כנים ערוב דבר שחין ברד ארבה חוסך מכות בכורות והוציאנו משם שנאמר ואותנו הוציא משם. רבן גמליאל אומר כל שלא אמר

יקה ביותר שבידנו של ישראל ברוך הוא שהקודש מחשב את הקץ לעשות ליעקב אבינו שפרעה הרשע לא גזר אלא על הזכרים לבן בקש לעקר את הכל שנאמר כמשאמר לאברהם אבינו בין הבתרים שני ויאמר לאברם ידוטן תדע כי גר יהיה זרעד בארע לא להם ועבדום וענו אותם ארבע מאות שנה: היא שטי שטמדה לאבותינו ולנו שלא אחד בלבד עמד עלינו לכלותינו ° והקבה מצילינו מידם אלא בכל דור ודור עומדים עליו צא ולמד מה בקש לבן הארמי לעשות ליעקב אבינו שפרעה הרשע לא גזר אלא על הזכרים ולבן בקש לעקור את הכל שנאמר ארמי אובד אבי וירד מצרימה אנוסה-

# 9) Talmud Bavli Pesachim 116a

מַתְחִיל בּגְנוּת וּמְסַיֵּים בְּשֶׁבַח. מַאי בִּגְנוּת? רַב אָמַר: ״מִתְּחִלֶּה עוֹבְדֵי עֲבוֹדָה זָרָה הָיוּ אֲבוֹתֵינוּ״. [וּשְׁמוּאֵל] אָמַר: ״עֲבָדִים הַיִּינוּ״.

One begins with disgrace and concludes with glory. What is "With disgrace?" Rav said: "At first our forefathers were idol worshippers." And Shmuel [or Rava] said: "We were slaves."

# 10) Rif (R. Yitzchak Alfasi) Pesachim 25b

מתחיל בגנות ומסיים בשבח: מאי גנות אמר רב מתחלה עובדי ע"ז ושמואל אמר עבדים והאידנא עבדינא כתרוייהו

One begins with disgrace and concludes with glory. What is "With disgrace?" Rav said: "At first we were idol worshippers." And Shmuel said: "Slaves." And nowadays we do like both opinions.

# 11) Talmud Bavli Berachot 60b

״בֶּרוּךְ. אֲשֶׁר יָצֵר אֶת הָאָדָם בְּחָכְמָה, וּבָרָא בּוֹ נְקַבִים נְקָבִים חֲלָלִים חֲלָלִים, גָּלוּי וְיָדוּעַ לְפְנֵי כָּסֵא כְּבוֹדֶךְ שֶׁאָם יִפָּתַחַ אֶחָד מֵהֶם אוֹ אָם יִפָּתֵם אֶחָד מֵהֶם אִי אֶפְשָׁר לַעֲמוֹד לְפָנֶיךְ״. מֵאי חָתֵים? אָמֵר רֵב: ״רוֹפֵא חוֹלִים״. אָמַר שְׁהִּיבְּהוּ אַבָּא לְכוּלֵי עַלְמָא קְצִירֵי. אֶלָּא: ״רוֹפֵא כָל בָּשֶׂר״. רַב שֵׁשֶׁת אָמֵר: ״מַפְלִיא לַעֲשׁוֹת״. אָמַר רַב פָּפָּא: הִלְכָּךְּ נַמְרִינְהוּ לִתַרְנִיִיהוּ — ״רוֹפֵא כָל בַּשֵׂר וּמַפִּלִיא לַעֲשׁוֹת״.

Upon exiting, one says: Blessed...Who formed man in wisdom, and created in him many orifices and cavities. It is revealed and known before the throne of Your glory that were one of them to be ruptured or blocked, it would be impossible to survive and stand before You. With what should one conclude? Rav said: One should conclude: Blessed...Healer of the sick. Shmuel said: Abba, Rav, has rendered everyone sick. Rather: Healer of all flesh. Rav Sheshet said: Who performs wondrous deeds. Rav Pappa said: Therefore, let us say them both: Healer of all flesh, Who performs wondrous deeds.

#### 12) Talmud Yerushalmi Pesachim 10

רַב אָמַר. מִהָּחִילָה. צַרִיךְ לְהַתְחִיל בְּעֵבֶר הַנַּהָּר יֻשְׁכְוּ אֲבְוֹתֵיכֶם וגו׳

Rav said that to begin, one must start with "your forefathers lived on the far side of the River," etc. (Joshua 24:2–4).

### 13) Haggadah Shel Pesach

**עַבָּדִים הָיִינוּ לְפַּרְעֹה בְּמִצְרָיִם, וַיּוֹצִיאֵנוּ ה' אֱלֹהֵינוּ מִשֶּׁם בְּיָד חֲזָקֶה וּבְזְרֹעַ נְטוּיָה.** וְאִלּוּ לֹא הוֹצִיא הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אֶת אֲבוֹתֵינוּ מִמִּצְרָיִם, הָרֵי אָנוּ וּבָנֵינוּ וּבְנֵי בָנֵינוּ מְשֻׁעְבָּדִים הָיִינוּ לְפַרְעֹה בְּמִצְרָיִם. וַאֲפִילוּ כֻּלְנוּ חֲבָים כֻּלְנוּ יְבוֹנִים כַּלְנוּ יְבֹרִים בָּלְנוּ יְבִיאַ מִּצְרִים הָרֵי זָה מִשְׁבָּח. זְקִנִים כַּלָנוּ יוֹדְעִים אֵת הַתּוֹרָה מִצְנָה עַלִינוּ לְסִפֶּר בִּיצִיאֵת מִצְרַיִם. וְכַל הַמַּרְבָּה לְסַפֵּר בִּיצִיאַת מִצְרַיִם הָרֵי זָה מִשְׁבָּח.

We were slaves to Pharoah in Egypt, and Hashem our God took us out from there with a strong hand and an outstretched arm. ...

**מִתְּחִלָּה עוֹבְדֵי עֲבוֹדָה זָרָה הָיוּ אֲבוֹתֵינוּ, וְעַכְשָׁיו** ק**ֵרְבָנוּ הַמְּקוֹם לַעֲבוֹדָתוֹ,** שֶׁנָּאֱמֵר: וַיֹּאמֶר יְהוֹשֻעַ אֶל־כָּל־הָעָם, כֹּה אָמֵר ה' אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל, בְּעֵבֶר הַנָּהָר יָשְׁבוּ אֲבוֹתֵיכֶם מֵעוֹלָם, תָּרַח אֲבִי אַבְרָהָם וַאֲבִי נָחוֹר, וַיַּעַבְדוּ אֱלֹהִים אֲחֵרים. וָאֶקַח אֶת־אֲבִיכֶם אֶת־אַבְרָהָם מֵעֵבֶר הַנָּהָר וָאוֹלְךְ אוֹתוֹ בְּכָל־אֶרֶץ כְּנָעַן, וָאַרְבֶּה אֶת־זַרְעוֹ וָאֶתֶּן-לוֹ אֶת־יִצְחָק. וָאֶתֵּן לְיִצְחָק אֶת־יַעֲלִב וְאָת־עֵשָׂו, וָאָתֵּן לְעשָׁו אֶת־הַר שֵׁעִיר לְרֶשֶׁת אוֹתוֹ, וְיַעֲלִב וּבָנָיוֹ יָרְדוּ מִצְרָיִם.

In the beginning our ancestors were idol worshippers, but now the Omnipresent has drawn us to His service. ...

#### 14) Rambam Mishneh Torah Hilchot Chametz u-Matzah 7:4

ְצָרִיךְ לְהַתְחִיל בָּגְנוּת וּלְסֵיֵּם בְּשֶׁבַח. כֵּיצִד. מַתְחִיל וּמְסַפֶּר שֻׁבַּתְּחַלָּה הָיוּ אֲבוֹתֵינוּ בִּימֵי הֶרַח וּמִלְּפָנָיו כּוֹפְרִים וְטוֹעִין אַחַר הַהֶּבֶל וְרוֹדְפִין אַחַר עֲבוֹדַת אֱלִילִים. וּמְסַיֵּם בְּדַת הָאֱמֶת שֶׁקְרְבָנוּ הַמֶּקוֹם לוֹ וְהַבְדִילָנוּ מֵהָאֻמּוֹת וְקַרְבָנוּ לִיִחוּדוֹ. וְבֵן מַתְחִיל וּמוֹדִיעַ שֶׁעֲבָדִים הָיִינוּ לְפַרְעֹה בְּמִצְרִיִם וְכָל הָרָעָה שֻׁגְּמָלְנוּ וּמְסַיֵּם בַּנִּסִים וּבַנִּפְלָאוֹת שֶׁנַצְשׁוּ לָנוּ וּבְחַרוּתֵנוּ. וְהוּא שֶׁיִּדְרשׁ מֵ"אֵרְמִי אֹבֵד אָבִי" (דברים כו ה) עַד שֵׁיִגִּמֹר כָּל הַפָּרַשָׁה One must begin with degradation and conclude with praise. How does one do this? One begins relating how originally, in the age of Terach and before, our ancestors denied [God's existence] and strayed after vanity, pursuing idol worship. One concludes with the true faith: how the Omnipresent has drawn us close to Him, separated us from the gentiles, and drawn us near to His Oneness.

Similarly, one begins by stating that we were slaves to Pharaoh in Egypt and [describing] all the evil done to us, and concludes with the miracles and wonders that were wrought for us, and our freedom. And these are the derashot from "An Aramean sought to destroy my ancestor..." until the conclusion of the entire passage.

Mishneh Torah Chametz u-Matza 8:3

וּמַתְחִיל בָּגְנוּת וְקוֹרֵא עַד שֶׁגוֹמֵר דְּרַשׁ פָּרָשַׁת (דברים כו ה) "אֲרַמִּי אוֹבֵד אָבִי" כַּלָּה

One starts with degradation and reads until one finishes expounding the parsha of "Arami Oved Avi" in its entirety.